29 Traduit de Anglais vers Frangais - www.onlinedoctranslator.com

17. CHILIASME

Heureux et saints ceux qui participent a la premiere
résurrection | La seconde mort n'a aucun pouvoir sur eux. Ils
seront prétres de Dieu et du Messie et régneront avec lui
pendant mille ans (Ap 20:6).

Chiliasme ou millénarisme

Chilia est le mot grec pour 1000, d'ou vient le mot chiliasme. Le
chiliasme est la croyance qu'apres son retour, le Messie régnera sur le
monde pendant 1000 ans. Aujourd'hui, on parle de prémillénarisme.

I1'y a six occurrences du mot chilia dans Apocalypse 20:2-7 :

20:2 Un ange saisit le Dragon, ce serpent ancien, le diable,
Satan, et le lie de chaines pour 1000 ans.

20:3 Satan est jeté dans I'abime afin qu'il ne puisse pas tromper
les nations jusqu'a ce que les 1000 ans soient terminés.

20:4 Les ames des martyrs reviennent a la vie et regnent avec le
Messie pendant 1000 ans ; la premiére résurrection.

20:5 Le reste des morts ne revient pas a la vie avant la fin des
1000 ans.

20:6 Les saints sont prétres de Dieu et du Messie et regnent avec
lui pendant 1000 ans.

20:7 Lorsque les 1000 ans se terminent, Satan est libéré de sa
prison.

De nombreuses preuves, tant dans 1'Ancien que dans le NT, suggerent
un régne messianique apres le retour du Messie sur terre. Cependant,
les versets ci-dessus sont les seuls a indiquer que sa durée sera de mille
ans, soit un millénaire. La période de quarante ans est utilisée de
maniere assez vague pour décrire 1'errance d'Israél dans le désert et les
régnes de Saiil, David et Salomon. Le sens de mille ans n'est peut-étre


https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution

pas strictement littéral, mais il vise a exprimer une période tres longue,
voire proche de mille ans. Rien ne permet d'affirmer qu'il durera plus
ou moins longtemps, ou qu'il ne se produira pas. Les affirmations ci-
dessus sont tres claires.

Le chiliasme dans I'Eglise primitive

L'histoire apostolique nous montre que de nombreux Péres de 'Eglise
penchaient vers cette vision. Par exemple, Corinthe, que 'on pense
contemporain de l'apotre Jean, croyait que le Messie aurait un régne
terrestre de mille ans, son siége étant a Jérusalem. Papias, au milieu du
ITe siecle, partageait ce point de vue. De méme, Justin Martyr (vers
150 apr. J.-C.) affirmait que la plupart des chrétiens de son époque
aspiraient a un royaume terrestre. Mais il ajoutait que certains
chrétiens de bonne foi partageaient cette opinion. Irénée (fin du Ile
siecle) croyait qu'apres la destruction de I'Empire romain, le Messie
reviendrait et lierait littéralement Satan avec une corde.

Du Ille siecle a 1a Réforme

Le chiliasme ne progressa guére dans I'Eglise durant cette période. Ce
déclin peut étre largement attribué a l'extension du christianisme a de
nouveaux pays et a la prospérité ininterrompue dont 1'Eglise jouit
alors. La philosophie gnostique de cette période et 1'école alexandrine,
avec ses interprétations allégoriques des Ecritures, freinérent
également le progres du chiliasme. La figure de loin la plus importante
de cette période fut le grand Pére de I'Eglise Augustin, dont l'influence
considérable s'étendit au-dela de la Réforme, ses opinions étant, pour
l'essentiel, acceptées par les quatre grands réformateurs du XVle
siecle. Augustin croyait que les prophéties de 'AT et Apocalypse 20
devaient étre interprétées spirituellement, comme un symbole de la
gloire éternelle que I'Eglise recevrait dans 1'au-dela.

A I'époque des croisades, on crut  nouveau & la venue du Messie, ce
qui poussa de nombreux fidéles chrétiens & retourner en Palestine. A
chaque fois qu'éclataient guerres et persécutions, le chiliasme connut
un nouvel essor. I fut ainsi accepté par plusieurs sectes au Moyen Age,
mais, de I'époque d'Augustin jusqu'a la Réforme, il eut peu d'influence
dans I'Eglise chrétienne.



Le point de vue de I’Eglise réformée sur ce sujet trouve son expression
dans la Confession Helvetica :

Nous rejetons I'idée juive selon laquelle il y aura avant le jour
du jugement un age d'or dans lequel les pieux prendront le
controle du monde apres que leurs ennemis, les impies, auront
¢été vaincus, car les évangélistes Matthieu et Luc, comme on le
voit dans Matthieu 24 - 25 et Luc 18, et aussi dans les
enseignements apostoliques tels que trouvés dans 2
Thessaloniciens 2 et 2 Timothée 2, 4, nous donnent une
représentation tout a fait différente" (Article sur le jugement,
traduit du néerlandais).

De méme, dans la « Nederlandsche Geloofsbelijdenis », il n'est fait
aucune mention d'un régne glorieux de paix et de prospérité du Messie
et des saints, ni de deux résurrections apres le retour du Messie. Le
dernier article de cette confession affirme explicitement que la
résurrection et le jugement dernier auront lieu au moment de la venue
du Messie.

Un coup d'ceil a ces chapitres révele rapidement la faiblesse de leurs
arguments. C'est un argument du silence. Ce n'est pas parce qu'une
chose n'est pas mentionnée quelque part qu'elle n'est pas vraie, surtout
si elle est attestée par d'autres Ecritures. Paul a enseigné qu'au retour
du Messie, les morts en Christ ressusciteront de leurs tombeaux (1 Th
4:16). Il n'y a ici aucune preuve d'une résurrection générale ; seuls les
chrétiens sont mentionnés. Paul a dit que chaque personne ressuscitera
dans I'ordre approprié : d'abord le Messie, puis ceux qui appartiennent
au Messie, lors de son retour (1 Co 15:23). Il ne mentionne méme pas
la résurrection des méchants. Peut-étre se concentre-t-il sur ceux qui
recoivent un corps immortel et surnaturel lors de la Résurrection. Cela
nous amene a nous demander si les méchants ressusciteront
corporellement. Apocalypse 20:13 dit simplement que la mer et le
séjour des morts rendirent les morts qui s'y trouvaient. Mais dans Jean
5:28-29, Jésus annonce qu'un temps viendra ou tous ceux qui sont dans
les tombeaux entendront sa voix et en sortiront, les uns pour la
résurrection de vie, les autres pour la résurrection du jugement. Sortir
du tombeau évoque une résurrection corporelle.



La résurrection des justes

Paul dit que le Seigneur descendra du ciel avec un cri de
commandement et que les morts en Christ ressusciteront, mais il ne dit
rien des méchants. Il ne s'intéresse qu'a la résurrection et a
'enlévement des justes.

Daniel 12:2 et Jean 5:29 ne font pas de distinction quant au moment
de la résurrection des justes et des méchants, mais en raison de la
révélation progressive, nous devons respecter les paroles de l'apotre
Jean. Les martyrs reviendront a la vie et régneront avec le Messie
pendant mille ans, mais il précise explicitement que les autres morts
ne reviendront pas a la vie avant la fin des mille ans. Apocalypse
20:4b-5 qualifie la résurrection des martyrs de « premiere résurrection
», nécessitant une seconde.

Les saints de tous les ages ressusciteront a cette époque, et pas
seulement ceux qui furent décapités lors de la Grande Tribulation.
Depuis 2 000 ans, le Messie a bati son Eglise, et ils ressusciteront tous
ensemble et régneront avec lui. Les martyrs sont particuliérement mis
en avant, et ils pourraient méme constituer la majorité durant les
derniéres années de cette eére. Les quatre étres vivants et les vingt-
quatre anciens qui entourent le trone de Dieu chantent un cantique
nouveau, affirmant que le Messie a racheté des hommes de toute tribu,
langue, peuple et nation, et les a établis en monarchie et en prétres pour
Dieu, afin qu'ils régnent sur la terre (Ap 5:9-10). De plus, Daniel 7:27
annonce que le royaume, l'autorité et la magnificence de toutes les
nations sous le ciel seraient donnés aux saints des lieux célestes. Et
Paul dit que si nous mourons avec le Messie, nous vivrons aussi avec
lui, et si nous persévérons, nous régnerons aussi avec lui (2 Ti 11-12a).

Matthieu 24 et les passages paralleles traitent des signes annongant le
retour du Seigneur, et non des événements qui suivront. Cependant,
Matthieu rapporte l'enseignement de Jésus concernant son régne sur
terre. Jésus a dit que lorsqu'il viendrait dans sa gloire, accompagné de
tous les anges, il siégerait sur son trone de gloire, et que toutes les
nations seraient rassemblées devant lui (Mt 25:31-32a). Il a ajouté
encore une fois.que lorsqu'il sera assis sur son trone glorieux dans le
nouvel age, ses disciples seront également assis sur douze trones,
gouvernant les douze tribus d'Israél (Mt 19:28).Ces deux passages le



rendentll est clair que le régne et le jugement du Messie auront lieu ici
sur Terre aprés son retour.

Jean Calvin écrivait dans ses Instituts que le millénarisme est une «
fiction » qui est « trop enfantine pour nécessiter ou mériter une
réfutation. »L’Eglise anglicane a initialement formalisé une
déclaration contre le millénarisme dans les Articles anglicans. Ceci est
observé dans le 4le des articles anglicans, rédigés par Thomas
Cranmer (1553), décrivant le millénaire comme une « fable de la
décrépitude juive », mais il a été omis ultérieurement dans la révision
sous Elisabeth (1563). Jean Calvin était un grand théologien, mais il
ne parlait pas beaucoup d'eschatologie ; ce n'était pas son fort. Dans
son commentaire du NT, il omettait I'Apocalypse. Il est vrai que tous
les grands réformateurs protestants ont négligé les Ecritures
apocalyptiques, et plus particulicrement le régne messianique. Ils
embrassaient le retour du Messie, le jour du jugement dernier et
l'existence du ciel et de l'enfer, mais, influencés par Augustin et la
pensée platonicienne, ils €taient trop sceptiques quant a l'avenir du
monde matériel. L'idée d'Augustin était que le royaume de Dieu
consistait en la vie éternelle avec Dieu au ciel. Et malheureusement,
c'est ce que croient encore aujourd'’hui la plupart des membres des
églises traditionnelles. Cette croyance est dénuée de fondement, sans
précision sur son aboutissement. Elle ne repose pas sur une
interprétation solide de ce que Jésus a enseigné lorsqu'il a parlé du
royaume de Dieu.

Dire que le millénarisme est une fiction est faux. Apocalypse 20 parle
du millénium a six reprises, et a deux reprises, il est affirmé que ceux
qui participeront a la premiére résurrection régneront avec le Messie
1 ' A 1 '

pendant mille ans. C'est un défi de taille que d'entendre de grands
théologiens comme les Réformateurs et Augustin s'exprimer contre le
chiliasme. J'espere que mes arguments, associant le royaume de Dieu
au regne du Messie, apporteront un éclairage nouveau sur ce sujet.

Dans la théologie catholique romaine, le royaume de Dieu est identifié
a I'Eglise catholique romaine, une identification due encore une fois a
lI'influence augustinienne. Les Réformateurs ont mis l'accent sur un
aspect spirituel et invisible du royaume, une souveraineté spirituelle
exercée par la prédication de la Parole et le ministére du Saint-Esprit.
Avec les Lumiéres, le royaume a été¢ de plus en plus percu comme


https://en.wikipedia.org/wiki/John_Calvin
https://en.wikipedia.org/wiki/Anglican_Church
https://en.wikipedia.org/wiki/Thirty-Nine_Articles
https://en.wikipedia.org/wiki/Thomas_Cranmer
https://en.wikipedia.org/wiki/Thomas_Cranmer
https://en.wikipedia.org/wiki/Elizabeth_I_of_England

individualiste, ou la grace et la paix régnent dans le cceur des hommes.
Puis, dans la théologie libérale, il a évolué vers une orientation
moraliste, ou vers la marche en avant vers la justice sociale et le
développement communautaire. Combien les choses s'éloignent de la
vérité lorsque les pensées humaines prennent le pas sur l'interprétation
naturelle de la Parole de Dieu !

L'amillénarisme
Croyances générales des personnes d’obédience amillénariste :

1. Les amillénaristes rejettent un régne littéral de mille ans du
Christ sur la Terre, malgré Apocalypse 20:4 : « Ils revinrent a
la vie et régnérent avec Christ mille ans », et Apocalypse 20:6 :
« Ils seront sacrificateurs de Dieu et de Christ, et régneront avec
lui mille ans ». Et Apocalypse 5:10: « Tu as fait d'eux un
royaume et des sacrificateurs pour notre Dieu, et ils régneront
sur la Terre. »

2. IIs croient que lorsque Jésus reviendra, l'état éternel sera
inauguré sans aucun millénaire intermédiaire, malgré les
paroles de Jésus: « En vérité, en vérité, je vous le dis, au
renouvellement de toutes choses, lorsque le Fils de I'homme
siégera sur son trone glorieux, vous qui m'avez suivi, vous
siégerez aussi sur douze trones, jugeant les douze tribus
d'Israél. » Et : « Heureux les doux, car ils hériteront la terre »
(Mt 5:3). Et : « Venez, vous qui étes bénis de mon Pére, prenez
possession du royaume qui vous a été préparé depuis la création
du monde » (Mt 25:34). Et : « A ceux qui seront victorieux et
qui feront ma volonté jusqu'a la fin, je donnerai autorité sur les
nations ; ils les gouverneront avec un sceptre de fer et les
briseront comme de la poterie, comme j'en ai recu l'autorité de
mon Pére » (Ap 2:26-27). Et : Je vis la Cité sainte, la Nouvelle
Jérusalem, descendre du ciel d'auprés de Dieu (Ap 21:2), et :
Les nations marcheront a sa lumiére (la Nouvelle Jérusalem), et
les rois de la terre lui apporteront leur splendeur (Ap 21:24).

3. Ils interpretent le millénium comme étant soit le regne du Christ
dans son Eglise a cette époque, soit le régne des martyrs aprés
la mort, dans 1'état intermédiaire. Aucun des 140 versets du NT
sur le royaume n'enseigne I'un ou l'autre de ces deux aspects.



Si le royaume de Dieu n'est pas interprété correctement, le
millénium n'est pas compris. royaume signifie royauté, royauté
exercée par un roi et sa monarchie, et exprimée par leur régne.
Un tiers des versets sur le royaume se référent au Messie (par
métonymie), un tiers a sa monarchie (en référence a ses
disciples) et un tiers au millénium (ceux qui se situent dans un
contexte futur). Au moins quarante versets sur le royaume nous
enseignent quelque chose sur le millénium (Ex. Mt 6:10, 7:21,
8:11-12, 13:43, 20:21, 26:29).

Les amillénaristes croient que le Christ et les saints régnent
actuellement sur la Terre, bien que le monde entier soit sous
I'emprise du Malin (1 Jn 5:19). Quel genre de roi Jésus est-il,
selon eux, s'il laisse Satan controler les affaires du monde ?

Apocalypse 11:15-17 nous enseigne que le millénium est un
événement futur qui débutera au son de la septiéme trompette.
A ce moment-13, le royaume du monde deviendra celui de notre
Seigneur et de son Messie. Il prendra sa grande puissance et
commencera a régner. Le verbe a 'aoriste est répété en 19:6 et
signifie que notre Seigneur Dieu Tout-Puissant est devenu roi
ou a commence a régner.

Romains 8:17 déclare qu'en tant qu'enfants de Dieu, les saints
sont héritiers de Dieu et cohéritiers du Christ. S'ils souffrent
avec lui, ils partageront sa gloire. Leur héritage est le royaume,
préparé pour eux depuis la création du monde (Mt 25:34).
Daniel le définit plus clairement : « Alors la domination, la
puissance et la grandeur de tous les royaumes sous les cieux
seront données aux saints des lieux célestes. Leur royaume est
un royaume éternel, et tous les dirigeants les serviront et leur
obéiront » (Dn 7:27).

Lorsque le Christ est qualifié de cohéritier, cela implique qu'il
n'a pas encore recu son héritage et qu'il n'est pas encore le
Messie régnant, tel que décrit dans Daniel 7:14. Aucune nation,
aucun peuple, aucune langue ne l'adorera avant son retour
comme roi. Sa venue sur les nuées pour recevoir autorité, gloire
et pouvoir souverain est encore a venir (Mc 14:62).



9. Les amillénaristes enseignent que Satan était li¢ pendant le
ministeére de Jésus, car Jésus a dit : « Comment quelqu’un peut-
il entrer dans la maison d’un homme fort et piller ses biens, sans
avoir auparavant li¢ cet homme fort ? » (Mt 12:29). Le contexte
est celui des exorcismes de Jésus. Jésus I’a-t-il 1i¢ ? Hébreux
2:14 dit: « Afin que, par sa mort, il anéantit celui qui a le
pouvoir de la mort. » Et 1 Jean 3:8 dit : « Si le Fils de Dieu est
apparu, ¢’est pour détruire I’ceuvre du diable. » Aucun des deux
versets ne mentionne la nécessité de lier le diable. Puisque Jésus
a exorcis¢ les démons avant sa mort, ces versets ne prouvent
rien. Jésus s’est montré plus fort que Satan lorsqu’il a été tenté,
et en tant que Messie, il n’a eu aucun mal a chasser les démons.
Satan n’est pas 1i¢ ; le monde entier est sous son controle (1 Jn
5:19). 1 sera chassé du ciel lors de la Grande Tribulation, apres
quoi il déclarera la guerre au peuple de Dieu. Un lion rodeur
n’est pas li¢ !

10. Dans Apocalypse 20:1-3, Jean voit Satan saisi, li¢ d'une grande
chaine et emprisonné dans 1'Had¢s pour 1'empécher de tromper
les nations pendant le Millénium. Puis les martyrs de la
Tribulation revinrent a la vie et régnérent avec le Christ,
premiére résurrection. Les autres morts ne revinrent a la vie
qu'apres les mille ans. Augustin suggéra que revenir a la vie
pourrait signifier une régénération. Esaie 24:21-23 prophétisa
cette incarcération.

11. Les expressions « fin du monde » (Mt 13, 39-40, 49, 24:3,
28:20) et « le siecle a venir » (Mt 12:32, Mc 10:30, Lc 20:35,
Eph 1:21, Hé 6:5) sont significatives. Jésus ne reviendra pas a
la fin du monde, mais a la fin de I'Eglise, suivie du régne
messianique (Ap 11:15). La terre et les cieux fuient la présence
de Dieu apres le millénium (Ap 20:11).

Une interprétation correcte des événements de la fin des temps devrait
permettre a tous les versets relatifs au royaume de Dieu d'avoir un sens
satisfaisant et cohérent. Plutot que de partir d'une vision philosophique
ou eschatologique particuliere, comme I'amillénarisme, pour ensuite
tenter d'interpréter le NT en conséquence, il faut commencer par
reconnaitre que les Evangiles ont été écrits pour relater I'arrivée du
Messie juif prophétisé et que l'utilisation par Jésus des termes « Fils



de 'homme » et « royaume de Dieu » doit étre interprétée comme
faisant référence au Messie et a son régne attendu.

Certains pensent que lorsque Jésus déclara a Pilate que son royaume
n'était pas de ce monde (Jn 18:36), il apporta la preuve que le royaume
de Dieu n'était pas terrestre. Cependant, la plupart des commentaires
s'accordent a dire que le texte grec se rapporte a 1'origine et a la nature
du royaume. La préposition « €k » signifie généralement « de ». Jésus
ne niait pas que son royaume serait dans le monde ; il sous-entendait
que son royaume venait de Dieu.

On prétend également que le royaume de Dieu tel qu'enseigné par
Jésus et les apotres n'est pas accompagné d'idées millénaristes. Jésus
n'avait pas besoin de mentionner le millénium; il en parlait
constamment, ce qui, selon la pensée juive du premier siecle,
correspond au régne messianique (Mt 8:11, 19,28, 25:31-34, Lc 22,39-
30). Outre les paroles de Jésus, les évangélistes y ont ajouté des
¢léments supplémentaires (Mc 11:10, Lc 1:32-33). Chaque verset
relatif au royaume de Dieu dans un contexte futur se rapporte au régne
messianique, et donc au millénium. Les versets relatifs au royaume
dans un contexte présent font référence soit a Jésus lui-méme comme
Messie, soit a ses disciples comme a sa monarchie.

Certains amillénaristes (Hoekema, Storms) voient la nécessité d'un
régne terrestre d'Israél pour accomplir les prophéties de I'AT, afin que
le régne du Messie soit révélé dans l'histoire (Storms, p. 348).
L'alternative de Storms au millénaire de 1000 ans est que ces
promesses s'accompliront sur une nouvelle terre, inaugurant ainsi I'état
éternel ! Cependant, peut-on qualifier cela d'historique si cela ne se
produit plus sur la terre actuelle ? Lorsque cette terre disparaitra (Ap
20:11), le Messie remettra son royaume au Pére. Nous n'avons aucune
révélation de ce qui se passera ensuite.

Les amillénaristes affirment que leur enseignement sur le royaume de
Dieu n'a pas de limites nationales. Jésus et les apdtres évitent
effectivement de parler d'Israél et de Jérusalem dans ce contexte, pour
des raisons politiques. Mais Paul, dans Romains 11:25-26, approuve
la prophétie selon laquelle un libérateur viendrait de Sion, bannirait
I'impiété de Jacob et sauverait tout Israél. Il consacre tout le chapitre
11 a souligner que Dieu a un avenir pour Israél. Il affirme qu'un



endurcissement partiel s'est produit en Isra€l jusqu'a l'entrée de la
totalité des non-Juifs.

Jésus ne laissa planer aucun doute sur le fait qu'il était le Messie juif
tant attendu. Immédiatement aprés son baptéme, il commenca a
précher : « Repentez-vous, car le royaume des cieux est proche. »
C'est une métonymie : c'était lui, le Messie, qui était proche, et non le
royaume. Les prophéties de I'AT nous fournissent de nombreux
détails, dont certains sont cités dans le NT. Lorsque Pierre précha le
jour de la Pentecote, il dit que David était un prophéte qui savait que
Dieu avait promis, par un serment inviolable, qu'un de ses descendants
s'assiérait sur son trone (Ac 2:30). Ou cela pouvait-il étre, sinon a
Jérusalem ? Et qui d'autre que Jésus, le Messie ?

La preuve la plus convaincante de la reconstruction du temple dans les
derniers jours se trouve dans les paroles de Paul aux Thessaloniciens
concernant I'homme de péché, 1'Antéchrist. Paul dit qu'il s'opposerait
a tout ce qu'on appelle Dieu ou qu'on adore, et qu'il s'éléverait au-
dessus de tout ce qui est appelé Dieu ou adoré, jusqu'a s'installer dans
le temple de Dieu, se proclamant lui-méme Dieu (2 Th 2:4). Le mot
grec « Antéchrist »vasosest le mot normal pour Le temple, ou plus
précisément, le sanctuaire intérieur. Dans son arrogance, 1'Antéchrist
s'élevera au-dessus de Dieu. Dans le contexte politique actuel, la
construction d'un nouveau temple au mont Morija serait hautement
controversée. Cependant, un groupe juif a déja réalisé les plans et
I'aménagement d'un nouveau temple. Si I'on compare ce verset a
l'enseignement de Jésus en Matthieu 24:15, il fait sans aucun doute
référence a un temple a Jérusalem.

Quant a celui qui retient (2 Th 2:7), Dieu est le garant ultime de
I’anarchie, mais quels moyens emploie-t-il ?

La retenue a toujours existé et a permis a la sociét¢ humaine de
respecter les lois, que ce soit en vertu de la loi morale de Dieu ou de
l'autorité civile. Cependant, la sécularisation de la société a entrainé le
rejet du code éthique judéo-chrétien, et la rébellion dont Paul a parlé
(2 Th 2:3) pourrait concerner l'autorité civile. Il a déclaré que le Jour
du Seigneur et le retour de Jésus n'auront pas lieu sans la rébellion.
Lorsque 'homme chargé de faire respecter la loi sera écarté, I'homme
d'iniquité sera révélé, ce qui entrainera également l'apostasie dans
I'Eglise. Ce rejet de la loi morale de Dieu se produit en ce moment



méme ; I'enlévement n'est pas nécessaire pour qu'il se produise. La
puissance secréte de l'iniquité est déja a lI'ceuvre. Nous la voyons se
produire, et la cause en est un mystére. Mais celui qui retient

continuera a restreindre jusqu'a son é¢élimination, et alors 'homme
d'iniquité sera révélé (2 Th 2:7-8a).

La plupart des amillénaristes affirment qu'il n'y a aucune attente d'un
renouveau de ce monde. Mais Jésus a parlé d'une époque ou le Messie
siégerait sur son trone glorieux au sein de la création renouvelée. Jésus
a affirmé que quiconque a tout abandonné pour le royaume de Dieu ne
recevra pas beaucoup plus en ce monde, ainsi que la vie éternelle dans
le siecle a venir (Lc 18:30). Paul a affirmé que la création elle-méme
serait libérée de l'esclavage corrupteur pour partager la glorieuse
liberté¢ des enfants de Dieu (Rm 8:21). Pierre a également préché la
restauration du monde. Le Messie doit demeurer au ciel jusqu'au temps
du rétablissement universel, annoncé jadis par la voix de ses saints
propheétes (Actes 3:21).

Les amillénaristes soutiennent qu'il n'y a qu'une seule résurrection,
méme si au moins six versets disséminés dans le NT nous portent a
croire le contraire. Dans Matthieu 24:31, ce sont les €lus que les anges
rassemblent des quatre vents. En comparant ce verset avec d'autres, il
ne fait aucun doute que ce rassemblement fait référence a la
résurrection des justes (1 Co 15:52, 1 Th 4:16-17). Dans Luc 14:14,
Jésus annonce a ses pharisiens qu'il sera récompens¢ pour sa bonne
action par la résurrection des justes. Dans Luc 20:35, Jésus parle de
ceux qui sont jugés dignes de participer a cet age et a la résurrection
d'entre les morts. Cette résurrection des justes précede immeédiatement
'ére messianique. Seuls ceux qui appartiennent au Messie sont
ressuscités (1 Co 15:23). Seuls les morts en Christ ressusciteront les
premiers (1 Th 4:16). Seuls nous, chrétiens, sommes rassemblés
aupres de lui (2 Th 2:1). En fait, la premiére résurrection précede de
mille ans celle des autres morts ! (Ap 20:4-5)

Les amillénaristes ne laissent aucune place aux saints pour juger et
gouverner le monde et les anges. IIs se demandent comment des saints
parfaits, dans des corps glorifiés et ressuscités, pourront cohabiter avec
des incroyants pendant le millénaire, ignorant que les incroyants
vivront sur Terre tandis que les saints seront dans la Nouvelle
Jérusalem. Aprées sa résurrection, Jésus est apparu a plusieurs reprises



d'un autre monde pendant 40 jours avant de monter au ciel. Nous
serons comme lui. Les saints, dans leurs corps ressuscités, pourront
voyager de la méme maniére entre la Terre et la Nouvelle Jérusalem.

Le probléme fondamental de l'interprétation amillénariste des choses
derniéres réside dans son orientation. Les amillénaristes partent de la
croyance que le ciel doit étre notre demeure et notre destination ; une
conséquence du dualisme platonicien. Ils estiment que la terre est
mauvaise, irrécupérable, et indigne d'accueillir le Messie ressuscité ou
Dieu le Pére, ni de permettre aux saints ressuscités de passer I'éternité.
IIs ignorent que la Nouvelle Jérusalem descend du ciel, d'aupres de
Dieu, et que le trone de Dieu et de I'Agneau se trouveront dans cette
cité. Les derniers chapitres de 1'Apocalypse nous laissent dans la
Nouvelle Jérusalem, proche de la Terre. La venue du Messie marquera
la fin de la Terre pour eux ; elle doit étre immédiatement détruite.
Cependant, lorsque Dieu créa la terre, il en confia la gestion a
I'humanité et marcha avec elle dans le jardin a la fraicheur du jour.
Bien que maudit a cause du péché, le Messie a racheté une
communauté de foi, et il lévera la malédiction et restaurera le monde
durant le millénaire. Il n'a pas honte de nous appeler ses fréres, et
ensemble nous gouvernerons le monde. L'homme est corps, ame et
esprit ; sans son corps, il n'est pas complet, et la Terre est son habitat
naturel.

Le talon d'Achille de I'amillénarisme

Les dix-neuf passages suivants du NT, issus d'une lecture normale,
objective et naturelle, enseignent collectivement que le Messie et ses
saints régneront sur la Terre. En rejetant un royaume terrestre littéral,
les amillénaristes ont développé leur propre régne du Messie et de ses
saints depuis le ciel, méme si aucun verset des Ecritures ne soutient
I'idée que Jésus regne actuellement ou régnera un jour sur la Terre
depuis le ciel. De nombreuses références a l'exaltation du Messie a la
droite du Pére et a son ministere céleste sont faites, mais pas une seule
fois il n'est dit que le Messie régne sur la Terre depuis cette position.
C'est Dieu le Pere qui régne sur l'univers. Dieu le Fils, deuxieme
personne de la Trinité, régne avec lui, mais lui est soumis (1 Co 15:28).
Pere et Fils sont égaux en essence ou en €tre, mais pas dans leurs roles.
Apres la résurrection, Jésus s'est assis a la droite de Dieu, et depuis
lors, il attend que ses ennemis soient mis sous ses pieds (Hé 10:13).



Jésus, le Messie, a été désigné par Dieu le Pére pour régner sur la Terre
comme Roi des rois et Seigneur des seigneurs (Ap 19:15-16), et ce,
sans préavis. Lorsque les ennemis seront vaincus a la bataille
d'Armageddon, le Messie régnera sur la Terre avec les saints.

Mt 5:5 Heureux les humbles, car ils hériteront de la Terre.

Mt 19:28 Lorsque le Fils de I'hnomme sera assis sur son trone
glorieux lors de la renaissance (d'Israél), vous qui m'avez suivi,
vous serez également assis sur douze trones, gouvernant les
douze tribus d'Israél.

Mt 25,31-32a Quand le Messie viendra dans sa gloire,
accompagné de tous les anges, il siégera sur son trone glorieux.
Toutes les nations seront rassemblées devant lui, et il les
séparera, comme un berger sépare les brebis des boucs.

Lc 1, 32-33 1l sera grand et sera appelé Fils du Trés-Haut. Le
Seigneur Dieu l'installera sur le trone de son ancétre David et il
régnera sur la descendance de Jacob pour toujours. Son régne
ne prendra jamais fin.

Lc 19:17 11 lui dit : C'est bien, bon serviteur ! Parce que tu as
¢été fidele en une petite chose, prends la charge de dix villes.

Lc 22,29-30 Je vous confere la royauté, comme mon Pére me
l'a conféré, afin que vous mangiez et buviez a ma table dans ma
royauté, et que vous soyez assis sur des trones pour gouverner
les douze tribus d'Israél.

Rm 8:17, 19 En tant qu'enfants, nous sommes héritiers, a la fois
héritiers de Dieu et cohéritiers du Messie, si toutefois nous
participons a ses souffrances afin d'avoir part a sa gloire. ... La
création attend avec un ardent désir la révélation des enfants de
Dieu.

1 Co 6:2 Ne savez-vous pas que les saints jugeront le monde ?

1 Co 15:25 11 (le Messie) doit régner jusqu’a mettre tous ses
ennemis sous ses pieds (Cf. Ps 110:1).

2 Ti 2:12 Si nous persévérons, nous régnerons avec lui.



Hé 2:5, 8a Dieu n’a pas placé le monde a venir dont nous
parlons sous le controle des anges... Vous avez soumis toutes
choses sous les pieds des hommes.

Ap 2:26-27 Au conquérant qui accomplit ma volonté jusqu'au
bout, je donnerai autorité sur les nations. Il les gouvernera avec
un baton de fer et les brisera comme des vases d'argile.

Ap 3:21 Je permettrai au vainqueur de s'asseoir avec moi sur
mon tréne, tout comme j'ai vaincu et me suis assis avec mon
Pére sur son trone.

Ap 4:4 Vingt-quatre trones entouraient le trone, et vingt-quatre
anciens vétus de robes blanches et portant des couronnes de
vainqueur étaient assis dessus.

Ap 5:10 Tu les as créés pour étre une monarchie et un sacerdoce
pour notre Dieu, et ils régneront sur la Terre.

Ap 11:15b Le royaume du monde est devenu celui de votre
Seigneur et de son Messie, et il régnera pour toujours et a
jamais.

Ap 12:5 La femme enfanta un fils qui gouvernera toutes les
nations avec un sceptre de fer, mais I'enfant fut enlevé vers Dieu
et vers son trone.

Ap 19:15 Une épée acérée sortait de sa bouche pour frapper les
nations. Il les gouvernerait avec un sceptre de fer et foulerait les
raisins dans le pressoir de la fureur de la colére du Dieu Tout-
Puissant.

Ap 20:4 Et je vis des trones, et ceux qui y étaient assis recurent
pouvoir de juger. Je vis les ames de ceux qui avaient été
décapités parce qu'ils avaient rendu témoignage a Jésus et
annoncé la parole de Dieu. Ils n'avaient adoré ni la béte ni son
image, et n'avaient pas recu sa marque sur leur front ni sur leur
main. [ls revinrent a la vie et régneérent avec le Messie pendant
mille ans.



