
 

17. CHILIASME 

 

Heureux et saints ceux qui participent à la première 

résurrection ! La seconde mort n'a aucun pouvoir sur eux. Ils 

seront prêtres de Dieu et du Messie et régneront avec lui 

pendant mille ans (Ap 20:6). 

Chiliasme ou millénarisme 

Chilia est le mot grec pour 1000, d'où vient le mot chiliasme. Le 

chiliasme est la croyance qu'après son retour, le Messie régnera sur le 

monde pendant 1000 ans. Aujourd'hui, on parle de prémillénarisme. 

Il y a six occurrences du mot chilia dans Apocalypse 20:2-7 : 

20:2 Un ange saisit le Dragon, ce serpent ancien, le diable, 

Satan, et le lie de chaînes pour 1000 ans. 

20:3 Satan est jeté dans l'abîme afin qu'il ne puisse pas tromper 

les nations jusqu'à ce que les 1000 ans soient terminés. 

20:4 Les âmes des martyrs reviennent à la vie et règnent avec le 

Messie pendant 1000 ans ; la première résurrection. 

20:5 Le reste des morts ne revient pas à la vie avant la fin des 

1000 ans. 

20:6 Les saints sont prêtres de Dieu et du Messie et règnent avec 

lui pendant 1000 ans. 

20:7 Lorsque les 1000 ans se terminent, Satan est libéré de sa 

prison. 

De nombreuses preuves, tant dans l'Ancien que dans le NT, suggèrent 

un règne messianique après le retour du Messie sur terre. Cependant, 

les versets ci-dessus sont les seuls à indiquer que sa durée sera de mille 

ans, soit un millénaire. La période de quarante ans est utilisée de 

manière assez vague pour décrire l'errance d'Israël dans le désert et les 

règnes de Saül, David et Salomon. Le sens de mille ans n'est peut-être 

 Traduit de Anglais vers Français - www.onlinedoctranslator.com 

https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution


pas strictement littéral, mais il vise à exprimer une période très longue, 

voire proche de mille ans. Rien ne permet d'affirmer qu'il durera plus 

ou moins longtemps, ou qu'il ne se produira pas. Les affirmations ci-

dessus sont très claires. 

Le chiliasme dans l'Église primitive 

L'histoire apostolique nous montre que de nombreux Pères de l'Église 

penchaient vers cette vision. Par exemple, Corinthe, que l'on pense 

contemporain de l'apôtre Jean, croyait que le Messie aurait un règne 

terrestre de mille ans, son siège étant à Jérusalem. Papias, au milieu du 

IIe siècle, partageait ce point de vue. De même, Justin Martyr (vers 

150 apr. J.-C.) affirmait que la plupart des chrétiens de son époque 

aspiraient à un royaume terrestre. Mais il ajoutait que certains 

chrétiens de bonne foi partageaient cette opinion. Irénée (fin du IIe 

siècle) croyait qu'après la destruction de l'Empire romain, le Messie 

reviendrait et lierait littéralement Satan avec une corde. 

Du IIIe siècle à la Réforme 

Le chiliasme ne progressa guère dans l'Église durant cette période. Ce 

déclin peut être largement attribué à l'extension du christianisme à de 

nouveaux pays et à la prospérité ininterrompue dont l'Église jouit 

alors. La philosophie gnostique de cette période et l'école alexandrine, 

avec ses interprétations allégoriques des Écritures, freinèrent 

également le progrès du chiliasme. La figure de loin la plus importante 

de cette période fut le grand Père de l'Église Augustin, dont l'influence 

considérable s'étendit au-delà de la Réforme, ses opinions étant, pour 

l'essentiel, acceptées par les quatre grands réformateurs du XVIe 

siècle. Augustin croyait que les prophéties de l'AT et Apocalypse 20 

devaient être interprétées spirituellement, comme un symbole de la 

gloire éternelle que l'Église recevrait dans l'au-delà. 

À l'époque des croisades, on crut à nouveau à la venue du Messie, ce 

qui poussa de nombreux fidèles chrétiens à retourner en Palestine. À 

chaque fois qu'éclataient guerres et persécutions, le chiliasme connut 

un nouvel essor. Il fut ainsi accepté par plusieurs sectes au Moyen Âge, 

mais, de l'époque d'Augustin jusqu'à la Réforme, il eut peu d'influence 

dans l'Église chrétienne. 



Le point de vue de l’Église réformée sur ce sujet trouve son expression 

dans la Confession Helvetica : 

Nous rejetons l'idée juive selon laquelle il y aura avant le jour 

du jugement un âge d'or dans lequel les pieux prendront le 

contrôle du monde après que leurs ennemis, les impies, auront 

été vaincus, car les évangélistes Matthieu et Luc, comme on le 

voit dans Matthieu 24 - 25 et Luc 18, et aussi dans les 

enseignements apostoliques tels que trouvés dans 2 

Thessaloniciens 2 et 2 Timothée 2, 4, nous donnent une 

représentation tout à fait différente" (Article sur le jugement, 

traduit du néerlandais). 

De même, dans la « Nederlandsche Geloofsbelijdenis », il n'est fait 

aucune mention d'un règne glorieux de paix et de prospérité du Messie 

et des saints, ni de deux résurrections après le retour du Messie. Le 

dernier article de cette confession affirme explicitement que la 

résurrection et le jugement dernier auront lieu au moment de la venue 

du Messie. 

Un coup d'œil à ces chapitres révèle rapidement la faiblesse de leurs 

arguments. C'est un argument du silence. Ce n'est pas parce qu'une 

chose n'est pas mentionnée quelque part qu'elle n'est pas vraie, surtout 

si elle est attestée par d'autres Écritures. Paul a enseigné qu'au retour 

du Messie, les morts en Christ ressusciteront de leurs tombeaux (1 Th 

4:16). Il n'y a ici aucune preuve d'une résurrection générale ; seuls les 

chrétiens sont mentionnés. Paul a dit que chaque personne ressuscitera 

dans l'ordre approprié : d'abord le Messie, puis ceux qui appartiennent 

au Messie, lors de son retour (1 Co 15:23). Il ne mentionne même pas 

la résurrection des méchants. Peut-être se concentre-t-il sur ceux qui 

reçoivent un corps immortel et surnaturel lors de la Résurrection. Cela 

nous amène à nous demander si les méchants ressusciteront 

corporellement. Apocalypse 20:13 dit simplement que la mer et le 

séjour des morts rendirent les morts qui s'y trouvaient. Mais dans Jean 

5:28-29, Jésus annonce qu'un temps viendra où tous ceux qui sont dans 

les tombeaux entendront sa voix et en sortiront, les uns pour la 

résurrection de vie, les autres pour la résurrection du jugement. Sortir 

du tombeau évoque une résurrection corporelle. 

 



La résurrection des justes 

Paul dit que le Seigneur descendra du ciel avec un cri de 

commandement et que les morts en Christ ressusciteront, mais il ne dit 

rien des méchants. Il ne s'intéresse qu'à la résurrection et à 

l'enlèvement des justes. 

Daniel 12:2 et Jean 5:29 ne font pas de distinction quant au moment 

de la résurrection des justes et des méchants, mais en raison de la 

révélation progressive, nous devons respecter les paroles de l'apôtre 

Jean. Les martyrs reviendront à la vie et régneront avec le Messie 

pendant mille ans, mais il précise explicitement que les autres morts 

ne reviendront pas à la vie avant la fin des mille ans. Apocalypse 

20:4b-5 qualifie la résurrection des martyrs de « première résurrection 

», nécessitant une seconde. 

Les saints de tous les âges ressusciteront à cette époque, et pas 

seulement ceux qui furent décapités lors de la Grande Tribulation. 

Depuis 2 000 ans, le Messie a bâti son Église, et ils ressusciteront tous 

ensemble et régneront avec lui. Les martyrs sont particulièrement mis 

en avant, et ils pourraient même constituer la majorité durant les 

dernières années de cette ère. Les quatre êtres vivants et les vingt-

quatre anciens qui entourent le trône de Dieu chantent un cantique 

nouveau, affirmant que le Messie a racheté des hommes de toute tribu, 

langue, peuple et nation, et les a établis en monarchie et en prêtres pour 

Dieu, afin qu'ils règnent sur la terre (Ap 5:9-10). De plus, Daniel 7:27 

annonce que le royaume, l'autorité et la magnificence de toutes les 

nations sous le ciel seraient donnés aux saints des lieux célestes. Et 

Paul dit que si nous mourons avec le Messie, nous vivrons aussi avec 

lui, et si nous persévérons, nous régnerons aussi avec lui (2 Ti 11-12a). 

Matthieu 24 et les passages parallèles traitent des signes annonçant le 

retour du Seigneur, et non des événements qui suivront. Cependant, 

Matthieu rapporte l'enseignement de Jésus concernant son règne sur 

terre. Jésus a dit que lorsqu'il viendrait dans sa gloire, accompagné de 

tous les anges, il siégerait sur son trône de gloire, et que toutes les 

nations seraient rassemblées devant lui (Mt 25:31-32a). Il a ajouté 

encore une fois.que lorsqu'il sera assis sur son trône glorieux dans le 

nouvel âge, ses disciples seront également assis sur douze trônes, 

gouvernant les douze tribus d'Israël (Mt 19:28).Ces deux passages le 



rendentIl est clair que le règne et le jugement du Messie auront lieu ici 

sur Terre après son retour. 

Jean Calvin écrivait dans ses Instituts que le millénarisme est une « 

fiction » qui est « trop enfantine pour nécessiter ou mériter une 

réfutation. ».L’Église anglicane a initialement formalisé une 

déclaration contre le millénarisme dans les Articles anglicans. Ceci est 

observé dans le 41e des articles anglicans, rédigés par Thomas 

Cranmer (1553), décrivant le millénaire comme une « fable de la 

décrépitude juive », mais il a été omis ultérieurement dans la révision 

sous Élisabeth (1563). Jean Calvin était un grand théologien, mais il 

ne parlait pas beaucoup d'eschatologie ; ce n'était pas son fort. Dans 

son commentaire du NT, il omettait l'Apocalypse. Il est vrai que tous 

les grands réformateurs protestants ont négligé les Écritures 

apocalyptiques, et plus particulièrement le règne messianique. Ils 

embrassaient le retour du Messie, le jour du jugement dernier et 

l'existence du ciel et de l'enfer, mais, influencés par Augustin et la 

pensée platonicienne, ils étaient trop sceptiques quant à l'avenir du 

monde matériel. L'idée d'Augustin était que le royaume de Dieu 

consistait en la vie éternelle avec Dieu au ciel. Et malheureusement, 

c'est ce que croient encore aujourd'hui la plupart des membres des 

églises traditionnelles. Cette croyance est dénuée de fondement, sans 

précision sur son aboutissement. Elle ne repose pas sur une 

interprétation solide de ce que Jésus a enseigné lorsqu'il a parlé du 

royaume de Dieu. 

Dire que le millénarisme est une fiction est faux. Apocalypse 20 parle 

du millénium à six reprises, et à deux reprises, il est affirmé que ceux 

qui participeront à la première résurrection régneront avec le Messie 

pendant mille ans. C'est un défi de taille que d'entendre de grands 

théologiens comme les Réformateurs et Augustin s'exprimer contre le 

chiliasme. J'espère que mes arguments, associant le royaume de Dieu 

au règne du Messie, apporteront un éclairage nouveau sur ce sujet. 

Dans la théologie catholique romaine, le royaume de Dieu est identifié 

à l'Église catholique romaine, une identification due encore une fois à 

l'influence augustinienne. Les Réformateurs ont mis l'accent sur un 

aspect spirituel et invisible du royaume, une souveraineté spirituelle 

exercée par la prédication de la Parole et le ministère du Saint-Esprit. 

Avec les Lumières, le royaume a été de plus en plus perçu comme 

https://en.wikipedia.org/wiki/John_Calvin
https://en.wikipedia.org/wiki/Anglican_Church
https://en.wikipedia.org/wiki/Thirty-Nine_Articles
https://en.wikipedia.org/wiki/Thomas_Cranmer
https://en.wikipedia.org/wiki/Thomas_Cranmer
https://en.wikipedia.org/wiki/Elizabeth_I_of_England


individualiste, où la grâce et la paix règnent dans le cœur des hommes. 

Puis, dans la théologie libérale, il a évolué vers une orientation 

moraliste, ou vers la marche en avant vers la justice sociale et le 

développement communautaire. Combien les choses s'éloignent de la 

vérité lorsque les pensées humaines prennent le pas sur l'interprétation 

naturelle de la Parole de Dieu ! 

L'amillénarisme 

Croyances générales des personnes d’obédience amillénariste : 

1. Les amillénaristes rejettent un règne littéral de mille ans du 

Christ sur la Terre, malgré Apocalypse 20:4 : « Ils revinrent à 

la vie et régnèrent avec Christ mille ans », et Apocalypse 20:6 : 

« Ils seront sacrificateurs de Dieu et de Christ, et régneront avec 

lui mille ans ». Et Apocalypse 5:10 : « Tu as fait d'eux un 

royaume et des sacrificateurs pour notre Dieu, et ils régneront 

sur la Terre. » 

2. Ils croient que lorsque Jésus reviendra, l'état éternel sera 

inauguré sans aucun millénaire intermédiaire, malgré les 

paroles de Jésus : « En vérité, en vérité, je vous le dis, au 

renouvellement de toutes choses, lorsque le Fils de l'homme 

siégera sur son trône glorieux, vous qui m'avez suivi, vous 

siégerez aussi sur douze trônes, jugeant les douze tribus 

d'Israël. » Et : « Heureux les doux, car ils hériteront la terre » 

(Mt 5:3). Et : « Venez, vous qui êtes bénis de mon Père, prenez 

possession du royaume qui vous a été préparé depuis la création 

du monde » (Mt 25:34). Et : « À ceux qui seront victorieux et 

qui feront ma volonté jusqu'à la fin, je donnerai autorité sur les 

nations ; ils les gouverneront avec un sceptre de fer et les 

briseront comme de la poterie, comme j'en ai reçu l'autorité de 

mon Père » (Ap 2:26-27). Et : Je vis la Cité sainte, la Nouvelle 

Jérusalem, descendre du ciel d'auprès de Dieu (Ap 21:2), et : 

Les nations marcheront à sa lumière (la Nouvelle Jérusalem), et 

les rois de la terre lui apporteront leur splendeur (Ap 21:24). 

3. Ils interprètent le millénium comme étant soit le règne du Christ 

dans son Église à cette époque, soit le règne des martyrs après 

la mort, dans l'état intermédiaire. Aucun des 140 versets du NT 

sur le royaume n'enseigne l'un ou l'autre de ces deux aspects. 



4. Si le royaume de Dieu n'est pas interprété correctement, le 

millénium n'est pas compris. royaume signifie royauté, royauté 

exercée par un roi et sa monarchie, et exprimée par leur règne. 

Un tiers des versets sur le royaume se réfèrent au Messie (par 

métonymie), un tiers à sa monarchie (en référence à ses 

disciples) et un tiers au millénium (ceux qui se situent dans un 

contexte futur). Au moins quarante versets sur le royaume nous 

enseignent quelque chose sur le millénium (Ex. Mt 6:10, 7:21, 

8:11-12, 13:43, 20:21, 26:29). 

5. Les amillénaristes croient que le Christ et les saints règnent 

actuellement sur la Terre, bien que le monde entier soit sous 

l'emprise du Malin (1 Jn 5:19). Quel genre de roi Jésus est-il, 

selon eux, s'il laisse Satan contrôler les affaires du monde ? 

6. Apocalypse 11:15-17 nous enseigne que le millénium est un 

événement futur qui débutera au son de la septième trompette. 

À ce moment-là, le royaume du monde deviendra celui de notre 

Seigneur et de son Messie. Il prendra sa grande puissance et 

commencera à régner. Le verbe à l'aoriste est répété en 19:6 et 

signifie que notre Seigneur Dieu Tout-Puissant est devenu roi 

ou a commencé à régner. 

7. Romains 8:17 déclare qu'en tant qu'enfants de Dieu, les saints 

sont héritiers de Dieu et cohéritiers du Christ. S'ils souffrent 

avec lui, ils partageront sa gloire. Leur héritage est le royaume, 

préparé pour eux depuis la création du monde (Mt 25:34). 

Daniel le définit plus clairement : « Alors la domination, la 

puissance et la grandeur de tous les royaumes sous les cieux 

seront données aux saints des lieux célestes. Leur royaume est 

un royaume éternel, et tous les dirigeants les serviront et leur 

obéiront » (Dn 7:27). 

8. Lorsque le Christ est qualifié de cohéritier, cela implique qu'il 

n'a pas encore reçu son héritage et qu'il n'est pas encore le 

Messie régnant, tel que décrit dans Daniel 7:14. Aucune nation, 

aucun peuple, aucune langue ne l'adorera avant son retour 

comme roi. Sa venue sur les nuées pour recevoir autorité, gloire 

et pouvoir souverain est encore à venir (Mc 14:62). 



9. Les amillénaristes enseignent que Satan était lié pendant le 

ministère de Jésus, car Jésus a dit : « Comment quelqu’un peut-

il entrer dans la maison d’un homme fort et piller ses biens, sans 

avoir auparavant lié cet homme fort ? » (Mt 12:29). Le contexte 

est celui des exorcismes de Jésus. Jésus l’a-t-il lié ? Hébreux 

2:14 dit : « Afin que, par sa mort, il anéantît celui qui a le 

pouvoir de la mort. » Et 1 Jean 3:8 dit : « Si le Fils de Dieu est 

apparu, c’est pour détruire l’œuvre du diable. » Aucun des deux 

versets ne mentionne la nécessité de lier le diable. Puisque Jésus 

a exorcisé les démons avant sa mort, ces versets ne prouvent 

rien. Jésus s’est montré plus fort que Satan lorsqu’il a été tenté, 

et en tant que Messie, il n’a eu aucun mal à chasser les démons. 

Satan n’est pas lié ; le monde entier est sous son contrôle (1 Jn 

5:19). Il sera chassé du ciel lors de la Grande Tribulation, après 

quoi il déclarera la guerre au peuple de Dieu. Un lion rôdeur 

n’est pas lié ! 

10. Dans Apocalypse 20:1-3, Jean voit Satan saisi, lié d'une grande 

chaîne et emprisonné dans l'Hadès pour l'empêcher de tromper 

les nations pendant le Millénium. Puis les martyrs de la 

Tribulation revinrent à la vie et régnèrent avec le Christ, 

première résurrection. Les autres morts ne revinrent à la vie 

qu'après les mille ans. Augustin suggéra que revenir à la vie 

pourrait signifier une régénération. Ésaïe 24:21-23 prophétisa 

cette incarcération. 

11. Les expressions « fin du monde » (Mt 13, 39-40, 49, 24:3, 

28:20) et « le siècle à venir » (Mt 12:32, Mc 10:30, Lc 20:35, 

Éph 1:21, Hé 6:5) sont significatives. Jésus ne reviendra pas à 

la fin du monde, mais à la fin de l'Église, suivie du règne 

messianique (Ap 11:15). La terre et les cieux fuient la présence 

de Dieu après le millénium (Ap 20:11). 

Une interprétation correcte des événements de la fin des temps devrait 

permettre à tous les versets relatifs au royaume de Dieu d'avoir un sens 

satisfaisant et cohérent. Plutôt que de partir d'une vision philosophique 

ou eschatologique particulière, comme l'amillénarisme, pour ensuite 

tenter d'interpréter le NT en conséquence, il faut commencer par 

reconnaître que les Évangiles ont été écrits pour relater l'arrivée du 

Messie juif prophétisé et que l'utilisation par Jésus des termes « Fils 



de l'homme » et « royaume de Dieu » doit être interprétée comme 

faisant référence au Messie et à son règne attendu. 

Certains pensent que lorsque Jésus déclara à Pilate que son royaume 

n'était pas de ce monde (Jn 18:36), il apporta la preuve que le royaume 

de Dieu n'était pas terrestre. Cependant, la plupart des commentaires 

s'accordent à dire que le texte grec se rapporte à l'origine et à la nature 

du royaume. La préposition « ɛk » signifie généralement « de ». Jésus 

ne niait pas que son royaume serait dans le monde ; il sous-entendait 

que son royaume venait de Dieu. 

On prétend également que le royaume de Dieu tel qu'enseigné par 

Jésus et les apôtres n'est pas accompagné d'idées millénaristes. Jésus 

n'avait pas besoin de mentionner le millénium ; il en parlait 

constamment, ce qui, selon la pensée juive du premier siècle, 

correspond au règne messianique (Mt 8:11, 19,28, 25:31-34, Lc 22,39-

30). Outre les paroles de Jésus, les évangélistes y ont ajouté des 

éléments supplémentaires (Mc 11:10, Lc 1:32-33). Chaque verset 

relatif au royaume de Dieu dans un contexte futur se rapporte au règne 

messianique, et donc au millénium. Les versets relatifs au royaume 

dans un contexte présent font référence soit à Jésus lui-même comme 

Messie, soit à ses disciples comme à sa monarchie. 

Certains amillénaristes (Hoekema, Storms) voient la nécessité d'un 

règne terrestre d'Israël pour accomplir les prophéties de l'AT, afin que 

le règne du Messie soit révélé dans l'histoire (Storms, p. 348). 

L'alternative de Storms au millénaire de 1000 ans est que ces 

promesses s'accompliront sur une nouvelle terre, inaugurant ainsi l'état 

éternel ! Cependant, peut-on qualifier cela d'historique si cela ne se 

produit plus sur la terre actuelle ? Lorsque cette terre disparaîtra (Ap 

20:11), le Messie remettra son royaume au Père. Nous n'avons aucune 

révélation de ce qui se passera ensuite. 

Les amillénaristes affirment que leur enseignement sur le royaume de 

Dieu n'a pas de limites nationales. Jésus et les apôtres évitent 

effectivement de parler d'Israël et de Jérusalem dans ce contexte, pour 

des raisons politiques. Mais Paul, dans Romains 11:25-26, approuve 

la prophétie selon laquelle un libérateur viendrait de Sion, bannirait 

l'impiété de Jacob et sauverait tout Israël. Il consacre tout le chapitre 

11 à souligner que Dieu a un avenir pour Israël. Il affirme qu'un 



endurcissement partiel s'est produit en Israël jusqu'à l'entrée de la 

totalité des non-Juifs. 

Jésus ne laissa planer aucun doute sur le fait qu'il était le Messie juif 

tant attendu. Immédiatement après son baptême, il commença à 

prêcher : « Repentez-vous, car le royaume des cieux est proche. » 

C'est une métonymie : c'était lui, le Messie, qui était proche, et non le 

royaume. Les prophéties de l'AT nous fournissent de nombreux 

détails, dont certains sont cités dans le NT. Lorsque Pierre prêcha le 

jour de la Pentecôte, il dit que David était un prophète qui savait que 

Dieu avait promis, par un serment inviolable, qu'un de ses descendants 

s'assiérait sur son trône (Ac 2:30). Où cela pouvait-il être, sinon à 

Jérusalem ? Et qui d'autre que Jésus, le Messie ? 

La preuve la plus convaincante de la reconstruction du temple dans les 

derniers jours se trouve dans les paroles de Paul aux Thessaloniciens 

concernant l'homme de péché, l'Antéchrist. Paul dit qu'il s'opposerait 

à tout ce qu'on appelle Dieu ou qu'on adore, et qu'il s'élèverait au-

dessus de tout ce qui est appelé Dieu ou adoré, jusqu'à s'installer dans 

le temple de Dieu, se proclamant lui-même Dieu (2 Th 2:4). Le mot 

grec « Antéchrist »vasosest le mot normal pour Le temple, ou plus 

précisément, le sanctuaire intérieur. Dans son arrogance, l'Antéchrist 

s'élèvera au-dessus de Dieu. Dans le contexte politique actuel, la 

construction d'un nouveau temple au mont Morija serait hautement 

controversée. Cependant, un groupe juif a déjà réalisé les plans et 

l'aménagement d'un nouveau temple. Si l'on compare ce verset à 

l'enseignement de Jésus en Matthieu 24:15, il fait sans aucun doute 

référence à un temple à Jérusalem. 

Quant à celui qui retient (2 Th 2:7), Dieu est le garant ultime de 

l’anarchie, mais quels moyens emploie-t-il ? 

La retenue a toujours existé et a permis à la société humaine de 

respecter les lois, que ce soit en vertu de la loi morale de Dieu ou de 

l'autorité civile. Cependant, la sécularisation de la société a entraîné le 

rejet du code éthique judéo-chrétien, et la rébellion dont Paul a parlé 

(2 Th 2:3) pourrait concerner l'autorité civile. Il a déclaré que le Jour 

du Seigneur et le retour de Jésus n'auront pas lieu sans la rébellion. 

Lorsque l'homme chargé de faire respecter la loi sera écarté, l'homme 

d'iniquité sera révélé, ce qui entraînera également l'apostasie dans 

l'Église. Ce rejet de la loi morale de Dieu se produit en ce moment 



même ; l'enlèvement n'est pas nécessaire pour qu'il se produise. La 

puissance secrète de l'iniquité est déjà à l'œuvre. Nous la voyons se 

produire, et la cause en est un mystère. Mais celui qui retient 

continuera à restreindre jusqu'à son élimination, et alors l'homme 

d'iniquité sera révélé (2 Th 2:7-8a). 

La plupart des amillénaristes affirment qu'il n'y a aucune attente d'un 

renouveau de ce monde. Mais Jésus a parlé d'une époque où le Messie 

siégerait sur son trône glorieux au sein de la création renouvelée. Jésus 

a affirmé que quiconque a tout abandonné pour le royaume de Dieu ne 

recevra pas beaucoup plus en ce monde, ainsi que la vie éternelle dans 

le siècle à venir (Lc 18:30). Paul a affirmé que la création elle-même 

serait libérée de l'esclavage corrupteur pour partager la glorieuse 

liberté des enfants de Dieu (Rm 8:21). Pierre a également prêché la 

restauration du monde. Le Messie doit demeurer au ciel jusqu'au temps 

du rétablissement universel, annoncé jadis par la voix de ses saints 

prophètes (Actes 3:21). 

Les amillénaristes soutiennent qu'il n'y a qu'une seule résurrection, 

même si au moins six versets disséminés dans le NT nous portent à 

croire le contraire. Dans Matthieu 24:31, ce sont les élus que les anges 

rassemblent des quatre vents. En comparant ce verset avec d'autres, il 

ne fait aucun doute que ce rassemblement fait référence à la 

résurrection des justes (1 Co 15:52, 1 Th 4:16-17). Dans Luc 14:14, 

Jésus annonce à ses pharisiens qu'il sera récompensé pour sa bonne 

action par la résurrection des justes. Dans Luc 20:35, Jésus parle de 

ceux qui sont jugés dignes de participer à cet âge et à la résurrection 

d'entre les morts. Cette résurrection des justes précède immédiatement 

l'ère messianique. Seuls ceux qui appartiennent au Messie sont 

ressuscités (1 Co 15:23). Seuls les morts en Christ ressusciteront les 

premiers (1 Th 4:16). Seuls nous, chrétiens, sommes rassemblés 

auprès de lui (2 Th 2:1). En fait, la première résurrection précède de 

mille ans celle des autres morts ! (Ap 20:4-5) 

Les amillénaristes ne laissent aucune place aux saints pour juger et 

gouverner le monde et les anges. Ils se demandent comment des saints 

parfaits, dans des corps glorifiés et ressuscités, pourront cohabiter avec 

des incroyants pendant le millénaire, ignorant que les incroyants 

vivront sur Terre tandis que les saints seront dans la Nouvelle 

Jérusalem. Après sa résurrection, Jésus est apparu à plusieurs reprises 



d'un autre monde pendant 40 jours avant de monter au ciel. Nous 

serons comme lui. Les saints, dans leurs corps ressuscités, pourront 

voyager de la même manière entre la Terre et la Nouvelle Jérusalem. 

Le problème fondamental de l'interprétation amillénariste des choses 

dernières réside dans son orientation. Les amillénaristes partent de la 

croyance que le ciel doit être notre demeure et notre destination ; une 

conséquence du dualisme platonicien. Ils estiment que la terre est 

mauvaise, irrécupérable, et indigne d'accueillir le Messie ressuscité ou 

Dieu le Père, ni de permettre aux saints ressuscités de passer l'éternité. 

Ils ignorent que la Nouvelle Jérusalem descend du ciel, d'auprès de 

Dieu, et que le trône de Dieu et de l'Agneau se trouveront dans cette 

cité. Les derniers chapitres de l'Apocalypse nous laissent dans la 

Nouvelle Jérusalem, proche de la Terre. La venue du Messie marquera 

la fin de la Terre pour eux ; elle doit être immédiatement détruite. 

Cependant, lorsque Dieu créa la terre, il en confia la gestion à 

l'humanité et marcha avec elle dans le jardin à la fraîcheur du jour. 

Bien que maudit à cause du péché, le Messie a racheté une 

communauté de foi, et il lèvera la malédiction et restaurera le monde 

durant le millénaire. Il n'a pas honte de nous appeler ses frères, et 

ensemble nous gouvernerons le monde. L'homme est corps, âme et 

esprit ; sans son corps, il n'est pas complet, et la Terre est son habitat 

naturel. 

Le talon d'Achille de l'amillénarisme 

Les dix-neuf passages suivants du NT, issus d'une lecture normale, 

objective et naturelle, enseignent collectivement que le Messie et ses 

saints régneront sur la Terre. En rejetant un royaume terrestre littéral, 

les amillénaristes ont développé leur propre règne du Messie et de ses 

saints depuis le ciel, même si aucun verset des Écritures ne soutient 

l'idée que Jésus règne actuellement ou régnera un jour sur la Terre 

depuis le ciel. De nombreuses références à l'exaltation du Messie à la 

droite du Père et à son ministère céleste sont faites, mais pas une seule 

fois il n'est dit que le Messie règne sur la Terre depuis cette position. 

C'est Dieu le Père qui règne sur l'univers. Dieu le Fils, deuxième 

personne de la Trinité, règne avec lui, mais lui est soumis (1 Co 15:28). 

Père et Fils sont égaux en essence ou en être, mais pas dans leurs rôles. 

Après la résurrection, Jésus s'est assis à la droite de Dieu, et depuis 

lors, il attend que ses ennemis soient mis sous ses pieds (Hé 10:13). 



Jésus, le Messie, a été désigné par Dieu le Père pour régner sur la Terre 

comme Roi des rois et Seigneur des seigneurs (Ap 19:15-16), et ce, 

sans préavis. Lorsque les ennemis seront vaincus à la bataille 

d'Armageddon, le Messie régnera sur la Terre avec les saints. 

Mt 5:5 Heureux les humbles, car ils hériteront de la Terre. 

Mt 19:28 Lorsque le Fils de l'homme sera assis sur son trône 

glorieux lors de la renaissance (d'Israël), vous qui m'avez suivi, 

vous serez également assis sur douze trônes, gouvernant les 

douze tribus d'Israël. 

Mt 25,31-32a Quand le Messie viendra dans sa gloire, 

accompagné de tous les anges, il siégera sur son trône glorieux. 

Toutes les nations seront rassemblées devant lui, et il les 

séparera, comme un berger sépare les brebis des boucs. 

Lc 1, 32-33 Il sera grand et sera appelé Fils du Très-Haut. Le 

Seigneur Dieu l'installera sur le trône de son ancêtre David et il 

régnera sur la descendance de Jacob pour toujours. Son règne 

ne prendra jamais fin. 

Lc 19:17 Il lui dit : C'est bien, bon serviteur ! Parce que tu as 

été fidèle en une petite chose, prends la charge de dix villes. 

Lc 22,29-30 Je vous confère la royauté, comme mon Père me 

l'a conféré, afin que vous mangiez et buviez à ma table dans ma 

royauté, et que vous soyez assis sur des trônes pour gouverner 

les douze tribus d'Israël. 

Rm 8:17, 19 En tant qu'enfants, nous sommes héritiers, à la fois 

héritiers de Dieu et cohéritiers du Messie, si toutefois nous 

participons à ses souffrances afin d'avoir part à sa gloire. … La 

création attend avec un ardent désir la révélation des enfants de 

Dieu. 

1 Co 6:2 Ne savez-vous pas que les saints jugeront le monde ? 

1 Co 15:25 Il (le Messie) doit régner jusqu’à mettre tous ses 

ennemis sous ses pieds (Cf. Ps 110:1). 

2 Ti 2:12 Si nous persévérons, nous régnerons avec lui. 



Hé 2:5, 8a Dieu n’a pas placé le monde à venir dont nous 

parlons sous le contrôle des anges… Vous avez soumis toutes 

choses sous les pieds des hommes. 

Ap 2:26-27 Au conquérant qui accomplit ma volonté jusqu'au 

bout, je donnerai autorité sur les nations. Il les gouvernera avec 

un bâton de fer et les brisera comme des vases d'argile. 

Ap 3:21 Je permettrai au vainqueur de s'asseoir avec moi sur 

mon trône, tout comme j'ai vaincu et me suis assis avec mon 

Père sur son trône. 

Ap 4:4 Vingt-quatre trônes entouraient le trône, et vingt-quatre 

anciens vêtus de robes blanches et portant des couronnes de 

vainqueur étaient assis dessus. 

Ap 5:10 Tu les as créés pour être une monarchie et un sacerdoce 

pour notre Dieu, et ils régneront sur la Terre. 

Ap 11:15b Le royaume du monde est devenu celui de votre 

Seigneur et de son Messie, et il régnera pour toujours et à 

jamais. 

Ap 12:5 La femme enfanta un fils qui gouvernera toutes les 

nations avec un sceptre de fer, mais l'enfant fut enlevé vers Dieu 

et vers son trône. 

Ap 19:15 Une épée acérée sortait de sa bouche pour frapper les 

nations. Il les gouvernerait avec un sceptre de fer et foulerait les 

raisins dans le pressoir de la fureur de la colère du Dieu Tout-

Puissant. 

Ap 20:4 Et je vis des trônes, et ceux qui y étaient assis reçurent 

pouvoir de juger. Je vis les âmes de ceux qui avaient été 

décapités parce qu'ils avaient rendu témoignage à Jésus et 

annoncé la parole de Dieu. Ils n'avaient adoré ni la bête ni son 

image, et n'avaient pas reçu sa marque sur leur front ni sur leur 

main. Ils revinrent à la vie et régnèrent avec le Messie pendant 

mille ans. 

 


